
Tous droits de reproduction, de traduction et d'adaptation réservés © Revue
des sciences de l'éducation, 2000

Ce document est protégé par la loi sur le droit d’auteur. L’utilisation des
services d’Érudit (y compris la reproduction) est assujettie à sa politique
d’utilisation que vous pouvez consulter en ligne.
https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/

Cet article est diffusé et préservé par Érudit.
Érudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de
l’Université de Montréal, l’Université Laval et l’Université du Québec à
Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.
https://www.erudit.org/fr/

Document généré le 23 juin 2020 10:47

Revue des sciences de l'éducation

Lire l'agir pédagogique: une lecture épistémologique
Gilles Leclercq

Volume 26, numéro 2, 2000

URI : https://id.erudit.org/iderudit/000122ar
DOI : https://doi.org/10.7202/000122ar

Aller au sommaire du numéro

Éditeur(s)
Revue des sciences de l'éducation

ISSN
1705-0065 (numérique)

Découvrir la revue

Citer cet article
Leclercq, G. (2000). Lire l'agir pédagogique: une lecture épistémologique. Revue
des sciences de l'éducation, 26 (2), 243–262. https://doi.org/10.7202/000122ar

Résumé de l'article
Cet article propose une lecture à visée épistémologique de l'agir pédagogique.
Après avoir précisé ce qu'il entend par agir et lire, l'auteur identifie trois
modalités d'action: expliquer quelque chose à quelqu'un, placer quelqu'un en
situation de s'expliquer quelque chose à lui-même, expliquer quelque chose
avec quelqu'un. À chacune de ces formules, il associe une théorie de la
connaissance et une théorie de la formation. Ce travail de lecture permet de
clarifier le débat pédagogique en l'adossant à trois conceptions différentes de
la scientificité et du rapport au monde. Pourtant, dans un autre registre, celui
de l'activité journalière des formateurs, les trois modalités d'agir identifiées
sont autant d'impératifs sociaux qu'il n'est pas raisonnable d'opposer.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/
https://www.erudit.org/fr/revues/rse/
https://id.erudit.org/iderudit/000122ar
https://doi.org/10.7202/000122ar
https://www.erudit.org/fr/revues/rse/2000-v26-n2-rse367/
https://www.erudit.org/fr/revues/rse/


Revue des sciences de l’éducation, Vol. XXVI, nÞ 2, 2000, p.243 à 262

Lire l’agir pédagogique: 
une lecture épistémologique

Gilles Leclercq
Maître de conférences

Université de Lille 1, Institut CUEEP

Résumé – Cet article propose une lecture à visée épistémologique de l’agir
pédagogique. Après avoir précisé ce qu’il entend par agir et lire, l’auteur
identifie trois modalités d’action: expliquer quelque chose à quelqu’un, placer
quelqu’un en situation de s’expliquer quelque chose à lui-même, expliquer
quelque chose avec quelqu’un. À chacune de ces formules, il associe une
théorie de la connaissance et une théorie de la formation. Ce travail de
lecture permet de clarifier le débat pédagogique en l’adossant à trois con-
ceptions différentes de la scientificité et du rapport au monde. Pourtant,
dans un autre registre, celui de l’activité journalière des formateurs, les trois
modalités d’agir identifiées sont autant d’impératifs sociaux qu’il n’est pas
raisonnable d’opposer.

Introduction

Si une intention devait être énoncée en prélude à ce texte, ce serait celle-ci :
qu’il fasse écho à ce que font habituellement les formateurs et les enseignants, qu’il
permette de dialoguer avec un déjà-su et qu’il le fortifie. Pour tendre vers cet objec-
tif, cet article est organisé de la manière suivante.

Au préalable, nous précisons l’usage qui sera fait des mots « lire» et «agir».
Ensuite, nous identifions trois modalités de communication pédagogique: trans-
missive, constructiviste et dialogique en les associant respectivement à l’activité de
l’artisan, à celle du jardinier et à celle du médiateur. Précisons que cette compa-
raison n’a qu’une valeur très relative et qu’elle vise tout au plus à fixer les idées. Nous
concluons sur le fait qu’à chaque modalité de communication pédagogique, on peut
attacher une formule significative: expliquer quelque chose à quelqu’un, mettre
quelqu’un en situation de s’expliquer quelque chose à lui-même, expliquer quelque
chose avec quelqu’un. Cette démarche de réflexion nous conduit à poser les ques-
tions suivantes. À quelle condition est-il possible d’affirmer qu’on peut expliquer
quelque chose à quelqu’un? qu’on peut mettre quelqu’un en situation de s’expli-
quer quelque chose à lui-même? qu’on peut expliquer quelque chose avec quelqu’un?

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 243



244 Revue des sciences de l’éducation

À partir de ces questions, l’investigation prendra un tour épistémologique.
Cela nous conduira à établir une relation significative entre la structure de l’agir
pédagogique et celle de l’agir scientifique. Le rapport à la connaissance peut en
effet être pensé selon trois modalités qui sont aussi trois conceptions particulières
de la scientificité : descriptive, représentationniste et pragmatique.

Cette lecture épistémologique devrait offrir une perspective large et fondée
pour analyser les courants actuels en éducation. Mais elle devrait aussi conduire
à relativiser les oppositions qui attisent les débats pédagogiques.

Lire et agir

Agir – Dans le monde de l’éducation, on parle volontiers de pratique pédago-
gique plutôt que d’agir. Néanmoins, il sera question ici d’agir plutôt que de pratique.
C’est que la signification de ce mot est piégée dans les rets du sens commun, ce
qui en rend l’emploi délicat. De fait, en associant pratique et théorie, l’usage courant
focalise d’une manière très particulière sur la nature de cette relation. Le théorique
est souvent renvoyé à l’abstrait, à des considérations intellectuelles qui n’auraient
pas l’expérience de la vraie vie. A contrario, la pratique ferait avantageusement réfé-
rence au vécu, au concret, à ce qui serait vraiment important. Ce préjugé me semble
difficile à prendre en charge. Utiliser la notion d’agir permettra de le contourner.

Cette notion renvoie elle aussi à une tradition philosophique et à un couple
notionnel : l’agir et le faire. Les préoccupations pour ces questions sont anciennes
puisque les termes du débat ont été posés par Aristote. Mais aujourd’hui, l’incer-
titude sur ce que sera le devenir des hommes et l’idée largement vulgarisée que la
réalité sociale est complexe et indéterminée donne aux théories de l’action un nou-
vel élan. Nous admettrons ici que faire, c’est avoir un but précis et employer des
moyens adéquats pour l’atteindre, que le faire s’apprécie en termes d’efficacité et
que son déroulement peut donner lieu à contrôle (Ardoino et Berger, 1989, p. 9),
c’est-à-dire à comparaison entre un résultat obtenu, interprété à partir d’un référé,
et une norme attendue qu’on appelle aussi référent. Nous sommes bien ici dans
l’ordre du programme, de la procédure, de la technique.

Nous admettrons, a contrario, que l’agir n’est pas seulement la mise en œuvre
de moyens, mais aussi la production de finalité, que son emprise n’est pas technique
mais politique. Agir, c’est s’orienter dans l’existant en situation d’incertitude, c’est
effectuer des choix qui restreignent, enrichissent ou renouvellent la panoplie des
possibles. L’agir s’apprécie en termes de pertinence et donne lieu à évaluation (Idem):
cela a-t-il du sens et pour qui? Nous sommes ici dans l’ordre du projet, de l’improvi-
sation et, pour employer un terme tout compte fait bien pratique, de la complexité1.

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 244



Lire l’agir pédagogique: une lecture épistémologique 245

Dans cette configuration, le faire est un moment de l’agir. On pourrait dire,
pour accentuer le trait, que le faire est déjà pensé, déjà stabilisé et déjà expérimenté,
qu’il peut en principe être vécu sans surprises. Par contre, agir réclame de la pru-
dence; il faudra notamment opérer des choix. Certes, entre le faire et l’agir, la relation
est interactive ; de l’agir résultent toujours des zones de régularité, de certitude,
autrement dit de « faire». Mais s’il arrive que le faire s’avère inopérant, insatisfai-
sant, inefficace; il revient alors dans le giron de l’agir. Fondamentalement, du moins
est-ce la position défendue dans ce texte, le faire reste une catégorie de l’agir. 

Ce propos n’est pas dénué d’implications épistémologiques, éthiques, poli-
tiques2 et pédagogiques. Choisir ce parti signifie prendre résolument position contre
toute tendance qui cherche à promouvoir un agir certain, rassurant, sécurisant; un
agir qui aurait en fait toutes les qualités d’un faire. Ce danger ou cette tentation,
comme le dit très justement Meirieu (1997, p. 105), guette le pédagogue s’il croit
que les finalités portent en elles-mêmes des méthodes capables de les incarner.

Lire – L’agir pédagogique peut s’interpréter de multiples manières. On con-
naît par exemple, dans le monde de la formation d’adultes (en France), la lecture
proposée par Lesnes3 (1984, p. 221-222). Elle invite le formateur à prendre con-
science des déterminants qui pèsent sur son activité. Mais il s’agit là d’une lecture
parmi d’autres. Nombreux sont en effet les points de vue identifiables : psycholo-
giques à orientation psychanalytique, comportementaliste, constructiviste, etc. Ceci
donne des lectures sociologiques attentives à la reproduction des classes sociales ou
privilégiant une visée microsociologique, des lectures économiques d’inspiration
libérale ou régulationniste, et il faudrait ajouter des lectures juridiques, historiques,
philosophiques, biologiques, géographiques, ethnologiques, etc. On le sait, il n’y
a pas une, mais des lectures de l’agir pédagogique; chacune a une intention plus
ou moins explicite et, pour certaines, des racines épistémiques mal élucidées ou
non précisées ; ce que constate judicieusement Astolfi (1997) : «d’abord savoir
quelle psychologie ou quelle sociologie, tant ces dernières sont marquées par une
absence de consensus et répondent à des paradigmes pluriels» (p. 26).

Ce texte invite à une lecture épistémologique de l’agir pédagogique.

Pour ne pas tomber dans le travers dénoncé précédemment, convenons que
les lectures épistémologiques sont elles aussi plurielles. La lecture épistémologique
n’a pas l’ambition de tirer d’une quelconque ornière idéologique le débat pédago-
gique pour qu’enfin il devienne scientifique. Elle a par contre l’ambition de repérer
et d’identifier les systèmes de valeurs et les courants de pensées qui sont aux racines,
parfois insoupçonnées, des oppositions et des débats pédagogiques.

Dans quelles matrices conceptuelles évoluent les chercheurs et les praticiens
en éducation? Telle est la question posée dans ce texte.

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 245



246 Revue des sciences de l’éducation

La lecture épistémologique

Pour tisser le fil d’Ariane d’une possible lecture épistémologique, nous avons
identifié et différencié trois postures caractéristiques. Cela nous a permis (Leclercq,
1997) d’associer à chacune d’entre elles une conception de la communication pédago-
gique spécifique, précise et univoque, puis de préciser ses fondements épistémiques.
La présentation qui suit servira d’esquisse provisoire pour engager des arguments.
Ceux-ci seront repris et relativisés par la suite.

De l’épistémologie de l’agir scientifique à l’épistémologie de l’agir pédagogique

Dans cette proposition de lecture épistémologique, une première question
est implicitement posée : l’agir pédagogique peut-il se comprendre en référence
à l’agir scientifique? Pour y répondre, nous prenons le risque de dresser un tableau
épistémologique simple de l’agir scientifique en utilisant les trois catégories men-
tionnées précédemment: théorie descriptive, théorie représentationniste et théorie
pragmatique de la connaissance.

Pour y parvenir, une solution rapide, mais structurante, consiste à mettre les
théories descriptives de la connaissance et plus précisément le positivisme logique
au centre de la discussion. Ce courant de pensée (cercle de Vienne) a été créé en
1923 par un élève de Planck (1858, 1947), Moritz Schlick. C’est un mouvement
scientifique et philosophique essentiel de l’entre-deux-guerres, qui s’est transporté
en partie aux États-Unis lors de la Deuxième Guerre mondiale. On admettra, sans
risques excessifs d’être contredit, qu’il s’agit là d’un nœud particulièrement signifi-
catif autour duquel s’est structurée la science du XXe siècle. Restons-en à cette
simplicité élémentaire.

Pour expliquer l’emploi du terme «descriptif», rappelons que le positiviste
«classique» croit qu’il est possible de décrire la réalité, ce que nous continuons
à croire, à bon droit me semble-t-il, dans les situations de la vie courante. Remar-
quons au passage que, s’il n’est pas de bon ton aujourd’hui de se dire positiviste,
il n’est pas raisonnable de dénoncer cette croyance par simple souci de mode. Elle
a permis l’essor des sciences modernes et on lui doit aussi des avancées émancipa-
trices décisives. Reste qu’avec les «révolutions» relativiste puis quantique en sciences
physiques, la foi du positiviste «classique» dans l’expérience sensible a été prise
à partie. Sa raison l’invite désormais à imaginer un monde dont il ne peut plus
faire directement l’expérience, mais qui se révèle plus vrai que ce qu’il peut perce-
voir. De ce constat est née la nécessité d’une conception plus affirmée de ce que
signifie décrire le monde. Le positiviste, devenu logique, fait alors l’hypothèse qu’il

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 246



Lire l’agir pédagogique: une lecture épistémologique 247

Tableau 1
Trois modalités de communication pédagogique

Le premier éducateur
ressemble à un artisan.

Le deuxième éducateur
ressemble à un jardinier.

Le troisième éducateur
ressemble à un médiateur.

Il souhaite
transformer un «appris». favoriser l'autotransformation

d'un «apprenant».
favoriser l’intertransformation
de «s’éduquants».

Il croit
que le savoir peut se
transmettre.

que chacun construit son
propre savoir.

que le savoir se «passe» dans
l’interaction avec soi-même ou
avec d’autres.

Il pense
que former c’est expliquer
quelque chose à quelqu’un.

que former c’est mettre quelqu’un
en situation de s’expliquer
quelque chose à lui-même.

que former c’est expliquer
quelque chose à quelqu’un.

Ce qui suppose de répondre à cette question

À quelle condition est-il possible
d’affirmer qu’on peut expliquer
quelque chose à quelqu’un?

À quelle condition est-il possible
d’affirmer qu’on peut mettre
quelqu’un en situation de s’expli-
quer quelque chose à lui-même?

À quelle condition est-il possi-
ble d’affirmer qu’on peut expli-
quer quelque chose avec
quelqu’un?

Il faut pour cela
qu’existe un langage univoque
et universel qui permette de
décrire la réalité de manière
objective et de l’exprimer
rigoureusement afin de
transmettre la connaissance.

que ce quelqu’un soit un
«simulateur» finalisé tendant à
l’autonomie et capable de
traiter, grâce à ses structures
cognitives, des représentations
internes.

qu’existent des jeux de langages
susceptibles d’être traduits les
uns dans les autres et des
participants capables et souhai-
tant mener une activité orientée
à l’intercompréhension.

Le formateur compétent
maîtrise et exprime correctement
ce qu’il dit, de manière à être
inévitablement compris par un
apprenant normal.

sait comment pousse le sujet
épistémique, il construit des
situations d’apprentissage
adaptées à l’apprenant.

est attentif à la diversité des
jeux de langage utilisés et aux
formes de vie auxquelles
chacun d’entre eux renvoie. Il
repère les malentendus.

Les fondements épistémologiques sont ceux

d’une philosophie analytique
des langages formels et naturels.
C’est le programme qu’inaugure
le positivisme logique (1930) et
qu’on peut qualifier de théorie
descriptive de la connaissance.

d’une science des systèmes
cognitifs naturels et artificiels.
C’est le programme inauguré
par Piaget et qui aboutit aux
théories représentationnistes de
la connaissance.

d’une théorie des jeux de
langage. C’est le programme
inauguré entre autres par
Wittgenstein et qui débouche
sur les théories pragmatiques
de la connaissance.

Dans ce «paradigme», penser c’est

décoder, découvrir le monde. inventer, modéliser le monde. parler le monde avec d’autres.

L’unité d’analyse c’est

le langage. le système cognitif. l’activité communicationnelle.

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 247



248 Revue des sciences de l’éducation

existe un langage bien fait, qui respecte les règles de la logique formelle et qui
possède une structure isomorphe au monde réel. Si cette hypothèse est juste, la
connaissance de ce langage efficace et pertinent permet de dialoguer avec le réel
et d’agir sur lui. C’est dans l’existence de ce langage que réside la possibilité d’une
théorie descriptive de la connaissance. Ajoutons que, même si l’on sait depuis
Gödel qu’il est impossible de construire des systèmes logiques entièrement cohérents,
ils n’en sont pas pour autant entièrement incohérents.

Parmi les réactions que le positivisme logique a engendrées, on peut en isoler
deux. L’une a donné lieu aux théories pragmatiques de la connaissance et l’autre
peut être associée aux théories représentationnistes de la connaissance.

Ces dernières se démarquent des théories descriptives (positivistes) en générali-
sant l’idée selon laquelle l’homme légifère sur la nature (Kant). Si l’on en croit cette
conception, nous ne découvrons pas le monde, mais nous y participons et, à notre
mesure, nous l’inventons. Sur le plan épistémologique, ce point de vue diffère du
précédent puisqu’il privilégie une relation d’intériorité et d’appartenance au monde
plutôt que d’extériorité. C’est la curiosité vis-à-vis des modalités de cette apparte-
nance qui conduit à élaborer des théories représentationnistes de la connaissance.
Ici, contrairement à ce que propose le positivisme logique, ce ne sont pas l’exis-
tence et la connaissance d’un langage susceptible de décrire la réalité qui sont enjeu
d’analyse, mais le fonctionnement des systèmes cognitifs animaux et artificiels4.

Dans l’espace de la pédagogie, un certain constructivisme et un certain cogniti-
visme sont apparentés à ces théories.

Les théories pragmatiques5, quant à elles, se démarquent du positivisme logique
en généralisant une autre idée. Le pragmaticien critique de manière radicale la
conception selon laquelle la description et l’action sont deux mondes distincts.
Il affirme au contraire que le langage sert d’abord à agir et il en tire la conclusion
que décrire n’est jamais qu’une forme particulière d’action (Searle, 1972).

Le pragmaticien privilégie l’analyse du sens comme coopération entre des
personnes plutôt que comme émanation du seul sujet. Pour lui, le langage ne
renvoie pas à un objet à décrire (la nature), mais à l’interaction d’une personne
avec la nature (le monde objectif ), avec elle-même (monde subjectif ) et avec les
autres (monde social). À qui prétendrait qu’il y a quand même dans ce triptyque
une relation objective avec la nature et une relation subjective avec soi-même, le
pragmaticien répond que notre relation avec le monde objectif est toujours une
relation sociale avec quelqu’un d’autre à propos de la «nature» et qu’une relation
avec nous-même n’est jamais qu’une relation avec le monde social qui est en nous.

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 248



Lire l’agir pédagogique: une lecture épistémologique 249

Le principe de questionnement pragmatique se résume assez simplement à cette
proposition: que faisons-nous de social quand nous parlons ou, dans un sens plus
large, quand nous utilisons le langage?

En pratique, le pragmaticien dispose d’un outillage conceptuel relativement
simple. La notion centrale est sans aucun doute celle d’activité, telle qu’elle a été
conceptualisée, par exemple, par Habermas (1987b) (activité instrumentale, stratégi-
que et communicationnelle). Cette catégorie peut être «outillée» de diverses manières,
par exemple, avec les notions complémentaires de jeu de langage et de forme de
vie (Wittgenstein, 1984) ou encore avec celle d’acte de langage (Searle, 1972).

Qui admet cette trilogie (qu’illustrent les réactions au positivisme logique)
admet aussi qu’il y a trois conceptions du monde qui structurent les démarches
scientifiques: descriptive ou positiviste, représentationniste ou autoconstructiviste
et pragmatique, dialogique ou interconstructiviste. Parallèlement à cela, et comme
en écho, une hypothèse peut être faite qu’il y a aussi trois conceptions du monde
qui balisent le champ des démarches pédagogiques :

– expliquer quelque chose à quelqu’un en écho aux théories descriptives ;

– mettre quelqu’un en situation de s’expliquer quelque chose à lui-même en écho
aux théories représentationnistes ;

– expliquer quelque chose avec quelqu’un en écho aux théories pragmatiques.

Premier balisage : à chaque formule semble reliée une théorie de la connaissance.

Pour poursuivre l’analyse des trois modalités d’agir pédagogique repérées,
observons leur comportement dans le modèle proposé par Houssaye (1988), à
savoir le « triangle pédagogique». Cela permettra d’associer aux trois théories de
la connaissance précédemment identifiées trois théories de la formation.

Le triangle pédagogique revisité

Rappelons d’abord que le triangle pédagogique est une modélisation de l’agir
pédagogique, une structure susceptible de le rendre intelligible.

On le sait, un premier pôle de ce triangle représente le contenu, la matière,
le programme, bref ce qu’il faut savoir, savoir faire, savoir être; un second pôle repré-
sente l’enseignant, le formateur, le tuteur, bref, celui qui transmet ou médiatise
la connaissance; un troisième pôle représente le formé, l’apprenant, l’élève, l’étu-
diant, le stagiaire, bref le destinataire immédiat et apparent du processus éducatif.

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 249



250 Revue des sciences de l’éducation

Entre ces trois pôles pris deux à deux, Houssaye (1988, 1996) identifie trois
processus, le processus enseigner, le processus apprendre et le processus former.

Figure 1 – Processus éduquer

Ces repères étant donnés, posons-nous la question suivante: peut-on associer
ce modèle de l’agir pédagogique avec les formules «Expliquer quelque chose à quel-
qu’un», «Mettre quelqu’un en situation de s’expliquer quelque chose à lui-même»,
«Expliquer quelque chose avec quelqu’un»?

En première approximation, les associations suivantes sont assez séduisantes:

Expliquer à = processus enseigner

Expliquer avec = processus former

Mettre en situation de s’expliquer à soi-même = processus apprendre

Autrement dit, chacune des formules permet a priori de nommer un côté du
triangle. Pourtant, plutôt que de nous engager dans cette voie, nous allons associer
à chaque formule un triangle pédagogique singulier ; ce qui conduit à imaginer
une configuration transmissive du triangle pédagogique, une autre constructiviste
et une dernière dialogique. Cette manière de faire invite à considérer les processus
enseigner et apprendre comme des dimensions constitutives du processus former.
Elles peuvent se combiner de manière singulière dans trois théories de la formation
spécifiques: une théorie formative explicative, une théorie formative constructiviste,
une théorie formative dialogique.

– L’essentiel

Le formateur qui adopte cette posture travaille de manière intime la matière
à enseigner, il identifie précisément l’objet de son enseignement, il cherche à le
comprendre, prépare sérieusement son cours, envisage des enchaînements clairs,
des objectifs et des enjeux explicites ; le rectangle entourant les pôles A et C sym-
bolise cette activité.

(C) Pôle contenu

(B) Pôle étudiant

(A) Pôle enseignant

Pr
oc

ess
us

 en
sei

gn
er

Processus apprendre

Processus former

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 250



Lire l’agir pédagogique: une lecture épistémologique 251

Il suffit qu’ensuite, son message soit clair et cohérent pour être compris et
appris par un apprenant normalement constitué, ce que symbolise à son tour la
flèche pointée vers B.

Quant au processus apprendre, le formateur le conçoit comme l’écho plus ou
moins investi et personnalisé par « l’étudiant»6 du processus enseigner. A minima,
« l’élève» sera capable de répéter, mais libre à lui de devenir «apprenant» en faisant
l’effort de comprendre et en prenant en charge le processus apprendre.

Le formateur qui défend cette conception explicative de la formation limite
son rôle dans le processus former à la transformation d’une «matière» en savoir
à enseigner. Il opte pour une modalité d’enseignement à responsabilité limitée
et privilégie une didactique du contenu médiatisée par le langage avec comme
objectif la transposition didactique d’un savoir en savoir à enseigner.

– La relation avec le positivisme

À l’instar du principe de vérifiabilité cher aux positivistes logiques, principe
qui postule qu’est scientifique ce qui est vérifiable, c’est-à-dire ce qui est écrit dans
un langage sans contradiction ni paradoxe, est pédagogique, dans la perspective expli-
cative, ce qui est dit dans un langage rigoureux, cohérent, logique. Cette démarche
peut être lue comme un effet dans le champ de la pédagogie d’un idéal qui est
celui du positivisme logique.

Nous sommes en présence d’une théorie formative ; elle n’est pas centrée
exclusivement sur le contenu comme on le dit souvent, mais sur un bon usage du
langage qui sert à dire un contenu et éventuellement sur le bon usage d’un langage
propre à une discipline particulière.

Figure 2 – Former quand il s’agit d’expliquer quelque chose à quelqu’un

A

B

C

A explique C à B

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 251



252 Revue des sciences de l’éducation

Ainsi défini, «l’expliquer à» est une modalité de communication pédagogique
qu’il n’est pas sage de réduire à une perspective transmissive simpliste (déverser
un contenu d’un réceptacle dans un autre) associée à une idéologie béhavioriste
rampante. Il s’agit là d’une surinterprétation des démarches explicatives. La possi-
bilité de transmettre s’explique tout aussi bien par une autre croyance que partagent
plus ou moins les formateurs: l’existence d’un langage fondamentalement commun
et partageable pour peu que l’apprenant le souhaite.

– La relativisation

L’agir explicatif, en invitant au partage des tâches entre l’enseignant et l’étu-
diant, laisse tout compte fait une certaine autonomie à l’apprenant. Il n’exclut
pas une perspective constructiviste puisque le bon élève saura décoder les règles
du jeu et exercer à part entière le métier d’apprenant. Sans doute est-ce, de ce
fait, une modalité de formation sensible à la reconnaissance et à la valorisation du
pareil à soi, aux tentations élitistes et reproductrices ; mais ces caractéristiques ne
sont certainement pas constitutives de l’agir explicatif. D’ailleurs, il n’est pas rare
que les enseignants, quand ils adoptent une telle posture, accroissent leur respon-
sabilité dans le processus éducatif en s’assurant que « l’élève» a bien effectué son
métier «d’étudiant». Par analogie avec la critique poppérienne de la vérifiabilité
(il ne suffit pas qu’une théorie soit bien dite pour être scientifique, encore faut-
il qu’elle soit falsifiable), ils considèrent qu’il ne suffit pas qu’un enseignement
soit bien dit pour être compris et qu’il ne suffit pas non plus que «l’appris» affirme
avoir compris. Encore faut-il essayer de falsifier ce qu’il dit savoir et ce qu’on dit
lui avoir appris. Seules les «expériences» menées à cette fin attesteront de la qualité
de sa compréhension et de l’efficacité de l’enseignement dispensé.

Dans le même ordre d’idées, l’expérience du surgroupe7 est susceptible d’as-
surer une connaissance a priori des obstacles et des résistances; ceci permet d’envisager
un cours participatif et pseudodialogué où l’enseignant utilise à bon escient les
représentations et conceptions préalablement identifiées des étudiants.

Conclusion locale – L’agir explicatif est sans doute la modalité la plus répandue
d’agir pédagogique. Il se peut qu’elle soit aussi la plus décriée dans les endroits
où l’on enseigne la pédagogie. Cette réputation résulte d’une erreur d’analyse qui
restreint le processus former, tel qu’il est envisagé par l’agir explicatif, à son appa-
rence transmissive. Il est d’ailleurs possible que cette erreur ne soit pas tout à fait
innocente. En tous cas, elle dualise l’agir pédagogique en valorisant le bien agir
(appropriatif ) et en diabolisant le mal agir (transmissif )8 (Leclercq, 1996). Sans
doute n’est-il pas de meilleur ennemi que celui qu’on construit à sa mesure, mais
le procédé résiste mal à l’analyse épistémologique.

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 252



Lire l’agir pédagogique: une lecture épistémologique 253

Figure 3 – Former quand il s’agit de mettre quelqu’un en situation 
de s’expliquer quelque chose à lui-même

– L’essentiel

Tout enseignant a fait cette expérience singulière: en corrigeant des «copies»,
il constate avec un certain désarroi que certains étudiants sont apparemment hors
jeu, que la plupart sont polis et que quelques-uns, assez rares, ont réinventé ce
qu’il leur a enseigné. Ce constat renvoie à cette part du processus former laissée à
la charge de l’étudiant par l’agir explicatif ; c’est précisément la connaissance puis
l’exploitation de cette « jachère» que l’agir constructiviste déclare essentielle. Pour
un constructiviste, la connaître permettra de rendre opérationnel le principe d’édu-
cabilité (Meirieu et Develay, 1993, p. 93), principe régulateur qui présume que tout
un chacun peut apprendre pourvu que les conditions soient favorables. Ceci engage
le formateur dans un projet d’enseignement à responsabilité quasi illimitée.

Le formateur constructiviste vit le processus former comme une soumission
raisonnée du processus enseigner au processus apprendre. Partant de cette hypothèse,
il en déduit que, pour s’approprier vraiment un savoir, il faut l’avoir construit ou
reconstruit soi-même. Comparé à la posture précédente, le rôle du formateur s’en
trouve sensiblement transformé. Plutôt que d’expliquer quelque chose à quelqu’un,
il s’agit cette fois de mettre quelqu’un en situation de s’expliquer quelque chose
à lui-même. Le formateur constructiviste souhaite être perçu comme une personne
ressource, un facilitateur, un tuteur méthodologue et non comme un dispensa-
teur de savoir. En cela, l’agir constructiviste présuppose une connaissance de
l’apprenant. Il importe que le formateur sache ce qu’il en est des processus d’ap-
prentissage pour tenir son rôle.

Rapportée au triangle pédagogique, cette proposition conduit à envisager une
rotation du rectangle vers la droite autour de l’axe central. Dans ce rectangle s’ex-

B s’explique C grâce à A
A

B

C

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 253



254 Revue des sciences de l’éducation

prime encore une tension entre une personne et un savoir, mais cette fois-ci, c’est
l’apprenant qui est au centre de la scène. La relation qu’entretient le formateur
avec le savoir a désormais une existence en creux, elle est devenue mise en situa-
tion, conception d’énigmes, proposition problématique, ressource, etc. Ce que
symbolise la flèche orientée vers A, quand on l’associe à l’expression «B s’explique
C grâce à A».

À une didactique du contenu médiatisé par le langage, le formateur cons-
tructiviste préfère une didactique de la mise en situation ayant pour objectif
l’autoformation (Carré, Moisan et Poisson, 1997).

– La relation avec le constructivisme

Ainsi comprise, une démarche pédagogique active peut être lue comme une
certitude constructiviste appliquée. Le formateur qui défend ce point de vue estime
qu’on apprend en agissant, qu’on comprend en réussissant et qu’on retient d’au-
tant mieux que cela nous concerne; il importe d’être l’auteur de son savoir, d’être
son propre enseignant, d’avoir conscience que toute explication fait main basse
sur une construction potentielle. 

– Une pédagogie active

Une telle configuration exprime les idéaux de toute une galaxie, celle des
pédagogies actives. Mais méfions-nous des attitudes simplistes ; «actif» ne signi-
fie pas forcément qu’il y aurait des pédagogies passives qui seraient, on l’imagine,
dans le camp des démarches explicatives. Dans cette autre configuration, le partage
des tâches entre l’enseignant et l’étudiant peut être source d’une grande activité.

La différence effective entre les deux formes d’agir pédagogique (explicatif,
constructiviste) tient moins dans l’opposition actif /passif que dans la question
suivante: qui a l’initiative? Côté «expliquer à», elle reste l’apanage du maître; sur
l’autre versant, il convient de ne pas la confisquer à l’apprenant. Ignorer ce distin-
guo, préviennent les théoriciens du constructivisme, c’est prendre le risque de mener
une pédagogie activiste sous couvert de pédagogie active. Au mieux, cela ressem-
blera à une sorte d’animation; au pire, à une forme subtile de conditionnement.

– Un constructivisme

À la question «comment un individu construit-il son savoir?», on peut apporter
au moins deux réponses et toutes deux peuvent être qualifiées de constructivistes.

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 254



Lire l’agir pédagogique: une lecture épistémologique 255

Il est utile de différencier avec soin ces deux allures du constructivisme qu’on nomme
communément psycho et socioconstructivisme. Nous les qualifierons ici d’auto
et d’interconstructiviste. Pour l’instant, tenons-nous-en à la première orientation.

Un programme de recherche autoconstructiviste conduit à envisager une
science9 de l’autocognition et du fonctionnement cérébral10 (Carré, Moisan et
Poisson, 1997, p. 27). Qui adopte ce point de vue convient que la science cogni-
tive a d’abord été béhavioriste. On peut en effet considérer le béhaviorisme comme
un modèle élémentaire de théorie cognitive qui postule que l’existence peut s’analyser
comme une adaptation à des stimuli externes. Dans une telle configuration, les
états mentaux, la conscience, la pensée sont considérés comme des spéculations
philosophiques douteuses.

En opposition à cette psychologie, les conceptions piagétiennes du développe-
ment cognitif marquent une rupture. Quoiqu’elles s’en tiennent à une approche
clinique, elles osent une exploration de la «boîte noire» et des états mentaux, en
prenant la précaution toutefois de se démarquer de la psychologie psychanalyti-
que et en se cantonnant prudemment à l’étude des processus cognitifs. Contrairement
au béhaviorisme, Piaget fait l’hypothèse d’un vitalisme et d’une autonomie du
sujet connaissant, producteur de représentations. À la suite de cela, les théories
représentationnistes de la connaissance ont acquis leurs lettres de noblesse. 

Cette théorie cognitive a eu un impact certain dans les programmes qui
organisent la scolarisation des enfants et aussi, plus curieusement, en formation
d’adultes. Apprendre à apprendre, être acteur de son savoir… ces propos sont
devenus des lieux communs, même si, dans les faits, l’agir explicatif conserve une
place prépondérante. De même, les pédagogies cognitives d’inspiration piagétienne
connaissent et ont connu un certain succès. Mais la pénétration de « l’idéal cons-
tructiviste» s’explique aussi par des considérations externes au champ éducatif.
Les années 1970-1980 ont été dominées par un climat intellectuel qui mettait
sérieusement en cause l’autonomie du sujet ; on avait fini par convenir que
l’homme avait définitivement perdu sa place au centre du monde (Galilée), au
centre de la création (Darwin), au centre de lui-même (Freud), au centre de l’his-
toire (Foucault) et, pour finir, au centre de la raison (physique quantique). Prenant
en un sens ce mouvement à contre-pied, le constructivisme participe à l’inflé-
chissement idéologique de cette tendance. Le constructiviste pense que l’acteur est
tout compte fait capable d’être libre, non pas libre de connaître les déterminis-
mes et de s’y conformer en devançant la programmation historique, mais libre de
produire de l’histoire dans un univers complexe. En ce sens, l’idéal constructiviste
participe du tempo libéral qui rythme les années quatre-vingt-dix.

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 255



256 Revue des sciences de l’éducation

Depuis quelques années, à cette théorie du développement cognitif s’est
ajoutée et en partie substituée une science de l’esprit dont on connaît les orien-
tations connexionnistes et «computationnelles»11. La possibilité de simuler, même
modestement, les fonctions supérieures de « l’esprit» avec un ordinateur et celle
d’explorer, même modestement, le fonctionnement du cerveau ont conduit à un
dialogue fécond entre les neurosciences et l’intelligence artificielle, à l’ouverture
d’un programme de recherche inédit et pluridisciplinaire où dialoguent avec plus
ou moins de succès la psychologie cognitive, la linguistique, la philosophie de
l’esprit et aussi, dans une certaine mesure, la psychanalyse.

Du point de vue de l’agir pédagogique, la question est celle-ci : ce nouveau
paradigme influence-t-il l’agir pédagogique et comment? À coup sûr, il permet
d’envisager sous un nouvel angle des spéculations anciennes (théorie des intelli-
gences multiples, réseaux sémantiques, etc.), mais l’impact des sciences cognitives
n’est pas seulement centré sur l’éducation des hommes. Les sciences cognitives
sont aussi un bon instrument «d’éducation» des ordinateurs et des robots. Cette
école des machines n’est d’ailleurs pas sans effet sur l’école des hommes. Par inter-
face, elle nous jardine assurément. Il se peut que nous assistions à l’instauration
d’une tradition de convivialité à l’échelle mondiale. Sans doute est-ce une voie,
insidieuse diront certains, par laquelle le cognitivisme influence l’agir pédagogique.

Figure 4 – Former quand il s’agit d’expliquer quelque chose avec quelqu’un

– L’essentiel

Dans cette configuration, A avec B s’expliquent à propos de C. Le rectangle
trouve cette fois son équilibre dans la tension produite entre des personnes à pro-
pos du savoir et non plus dans la tension existant entre le savoir et une personne,
que celle-ci soit l’enseignant (agir explicatif ) ou l’apprenant (agir autoconstruc-
tiviste). On conviendra qu’il s’agit là d’une démarche interconstructiviste. Le

A avec B s’expliquent C

A B

C

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 256



Lire l’agir pédagogique: une lecture épistémologique 257

dialogue s’instaure jusqu’à ce que les locuteurs aient la certitude de s’être accordés
ou jusqu’à ce qu’ils sachent ce sur quoi ils ne s’accordent pas.

Le formateur dialoguiste est un spécialiste des jeux de langage, jeux de lan-
gages spécialisés certes, mais aussi jeux de langage de tous les jours. Il admet qu’il
en existe une grande variété, un peu comme il existe de nombreux jeux de cartes.
Il sait qu’un mot peut avoir, dans telle ou telle configuration, un rôle très différent
et il est attentif à cette diversité d’usages. Dans sa pratique, il s’emploie à identifier
son engagement et celui d’autrui dans cette diversité langagière; ceci lui permet de
repérer les malentendus qui naissent en formation quand les locuteurs jouent à des
jeux différents sans s’en rendre compte. Un exemple de relation dialogique extrait
d’un ouvrage dirigé par Vermersch et Maurel (1997) permettra d’illustrer le propos.

S est une élève de CE2 à qui J propose une dictée de plusieurs nombres dont
quatre-vingt-dix-huit qu’elle écrit invariablement 88 et quatre-vingt-huit
qu’elle écrit aussi 88. Ce qu’ils vont comprendre ensemble, c’est que S quand
elle écrit 98 pense quatre-vingt (80) puis dix-huit (18) et qu’elle enlève les
chiffres du milieu (0 et 1) puisqu’on ne peut écrire que 2 chiffres. Ce qu’ils
vont comprendre aussi, c’est que pour écrire 88, S pense 80 puis 28, ce qui
dans sa logique à elle s’écrit aussi 88 (Vermersch et Maurel, 1997, p. 78-79).

Certes, notre formateur ne croit pas que tous les jeux se valent et savoir diffé-
rencier 88 de 98 lui semble utile. Mais, et c’est une caractéristique essentielle de la
posture dialogique, il s’interdit d’imposer un jeu particulier par la violence, c’est-à-
dire sans dialogue. Il sait qu’à un jeu de langage est toujours associée une forme de
vie et que cette dernière peut asservir fermement les conceptions. Il doit en tenir compte
et admettre qu’il est beaucoup mieux «désarmé»12 que l’autre dans le dialogue pédago-
gique. La notion de «retenue», décrite par Meirieu et Develay, illustre précisément
cette spécificité de la communication pédagogique quand elle se veut dialogique: 

la retenue n’est pas le reniement ; c’est cette manière de donner de la place
à l’autre sans y paraître, c’est une sorte de rétractation confiante, une manière
de s’éclipser en encourageant, de ne pas s’imposer parce qu’on sait que l’autre,
maintenant, va pouvoir aller jusqu’au bout de lui-même. La retenue, c’est
l’expression de soi sans la brutalisation de l’autre, c’est cette légère hésita-
tion de la véritable compétence quand elle s’exprime sans s’exposer, quand
elle reconnaît la difficulté de l’autre à l’entendre et, sans renoncer à ce qu’elle
croit et sait, prend la précaution essentielle de lui laisser un espace pour
exister (Meirieu et Develay, 1993, p. 127-128).

Le formateur dialoguiste ne renonce pas à une didactique de l’explication
ou de la mise en situation, mais il la soumet à une didactique de l’interlocution
ayant pour finalité l’activité communicationnelle. À une responsabilité plus ou
moins limitée, il préfère une responsabilité partagée.

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 257



258 Revue des sciences de l’éducation

– La relation avec la pragmatique

La pragmatique est cette discipline qui enseigne que les actes de langage sont
aussi… des actes. Elle renvoie à une théorie de l’activité qui n’exclut pas l’action
langagière. Parmi les conceptions disponibles, Habermas (1987a) en propose une
qui semble tout à fait utilisable pour décrire l’agir dialogique. 

Habermas distingue l’activité stratégique orientée à la réussite et l’activité commu-
nicationnelle orientée à l’intercompréhension. Pour le formateur dialoguiste, il n’est
pas question de choisir entre l’une et l’autre ; par contre, il s’agit de faire prévaloir
la seconde sur la première. En procédant ainsi, il estime qu’il est raisonnable de
soumettre l’activité stratégique à l’activité communicationnelle, parce qu’il est raison-
nable d’imposer à nos stratégies et à celles d’autrui un principe régulateur. 

Son choix est à la fois moral et rationnel, moral parce qu’il privilégie une
relation non utilisatrice de l’autre, rationnel parce que, si l’on en croit Habermas,
c’est en exerçant une activité communicationnelle que l’humanité se perpétue.

– Un autre constructivisme

Le formateur dialoguiste pense que les démarches auto et interconstructi-
vistes appartiennent à deux «géométries» qu’il est utile de distinguer (Quéré, 1996;
Taylor, 1991). Elles diffèrent selon lui dans leurs principes fondateurs, ce qu’il
exprime de la manière suivante: pour l’autoconstructiviste, parler signifie d’abord
parler de quelque chose alors que pour l’interconstructiviste, parler signifie tou-
jours parler avec quelqu’un, ce quelqu’un pouvant éventuellement être soi-même.
Il précisera qu’analysant ce rapport à soi, Vygotsky définit le langage intérieur
comme la manifestation d’un dialogue social en soi : «Nous sommes conscient
de nous-même [dit-il] parce que nous sommes conscient des autres ; de manière
analogue, nous sommes conscient des autres parce que, dans notre relation avec
nous-même, nous sommes semblable aux autres dans leur relation avec nous-même»
(Rivière, 1990, p. 52). Peut-être, citera-t-il aussi Bakhtine (1977) :

Le monde intérieur et la réflexion de chaque individu sont dotés d’un audi-
toire social propre bien établi, dans l’atmosphère duquel se construisent ses
déductions intérieures, ses motivations, ses appréciations (p. 123). 

Priorité est donc donnée à l’exercice du dialogue interne et externe. Celui-ci
est pensé comme une activité, notion dont Vygotsky dit qu’elle est l’unité d’analyse
minimale qui permet d’exprimer de manière pertinente les caractéristiques fon-
damentales des fonctions psychiques de l’homme.

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 258



Lire l’agir pédagogique: une lecture épistémologique 259

Conclusion

En commençant à écrire ce texte, il y a quelques années, un souhait m’était
venu; qu’il fasse écho à ce que font habituellement les formateurs et les enseignants,
qu’il permette de dialoguer avec un déjà-su et qu’il le fortifie.

Ce propos était inspiré d’un texte de Gadamer (1996). Celui-ci y posait
une question qui n’est pas sans rapport avec les enjeux de ce texte-ci : que faisons-
nous quand nous comprenons? Gadamer conclut qu’au fond, tous les êtres humains
comprennent de la même manière, et qu’il n’y a certainement pas lieu de diffé-
rencier fondamentalement la compréhension scientifique de la compréhension
commune. Il faut, dit-il, radicaliser ce que signifie comprendre et on dispose alors
d’un modèle qui est absolument général et à propos duquel toute personne peut
se dire : au fond, c’est ainsi que je comprends.

À la manière de Gadamer, on peut se demander: mais que faisons-nous quand
nous agissons pédagogiquement. Les formules «expliquer à», «mettre quelqu’un
en situation de…», «expliquer avec…» radicalisent, du moins je l’espère, les réponses
possibles. De cette radicalisation résultent des théories formatives qui ne sont pas
sans lien avec les théories de la connaissance et qui s’expriment assez bien dans
l’espace du triangle pédagogique. Ce ne sont pas des configurations inédites ; elles
font écho à l’activité habituelle des formateurs, elles permettent d’engager un dia-
logue avec un déjà-su et de l’enraciner dans des systèmes de valeurs et des courants
de pensée qui sont aux racines des oppositions et des débats pédagogiques. 

Mais on peut aussi essayer de penser, au-delà des divergences, à la manière
dont fonctionnent ensemble les différentes modalités d’agir pédagogique. 

En même temps qu’elles renvoient à des choix scientifiques et idéologiques
identifiables, les postures explicative et constructiviste sont des impératifs sociaux.

– «On» demande à l’enseignant d’être le vecteur de la tradition, de transférer,
d’enseigner quelque chose à quelqu’un;

– «On» lui demande aussi d’être un catalyseur de redécouverte, de ne pas être
celui qui sait déjà et confisque toute possibilité d’invention sous prétexte que
cela a déjà été dit.

Renoncer à ces deux modalités d’agir ou choisir l’une contre l’autre n’est
pas raisonnable. Ce sont deux dimensions majeures de l’agir pédagogique dans
les sociétés ouvertes. Elles jumellent, sans qu’il puisse en être autrement, appren-
tissage de la tradition et critique de cette tradition. Autrement dit, agir de manière
explicative ou constructiviste n’est pas seulement une question de choix, de

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 259



260 Revue des sciences de l’éducation

préférence ou de certitude. Former, c’est avoir la prudence de ne pas renoncer à
ces rôles sociaux et à la fois ne pas en être dupe. 

À l’instar des deux autres formes d’agir, l’agir dialogique est lui aussi un
impératif social. Mais c’est une forme d’agir assez discrète sur le marché des idées
pédagogiques et, bien que ses manifestations soient permanentes, nous n’en perce-
vons pas toujours la saveur ni même l’importance.

Dire et redire cette banalité est pourtant utile, car le dialogue est un principe
régulateur vital qui permet de ne pas être dupe des rôles sociaux que nous jouons.
Dialoguer, c’est présumer qu’il y a toujours une profondeur sociale à explorer, qu’elle
est toujours susceptible de suspendre la réification, l’aliénation et la domination.

NOTES

1. On peut considérer que la complexité est un principe régulateur. Cette précision me semble
utile, car il arrive que certains, tout en se réclamant du constructivisme, affirment que la com-
plexité est une qualité des choses dont on n’avait pas pris jusqu’à aujourd’hui la mesure. De
là l’idée qu’il faut dorénavant parvenir à penser autrement. C’est, nous semble-t-il, une atti-
tude qui, tout en s’en défendant, n’est pas sans relation avec l’idéal positiviste. En contrepoint
de cette conception, on pourrait dire de la raison et de la complexité qu’elles ne sont pas une
qualité de la réalité ni une qualité de nos représentations, mais qu’elles sont des modalités
possibles de notre relation au monde.

2. La confiance qu’on avait en la raison au siècle des Lumières s’est fortement atténuée. La rai-
son scientifique, disons le point de vue de la raison qui permet d’expliquer et de transformer
la nature et le social, s’est vue reconnaître une double nature. D’une part, et même si l’idée
de progrès n’entraîne pas l’adhésion sans retenue, on admet en général que la raison scien-
tifique permet d’augmenter considérablement la production des biens et services, d’accroître
considérablement la productivité, de mieux organiser les ressources humaines, de mieux gérer
les entreprises et les États, d’améliorer considérablement les conditions d’existence dans les
pays économiquement développés. Mais cette efficacité est aussi prétexte à idéologie. La rai-
son instrumentale est aussi la «philosophie» de la technocratie quand elle cherche à présenter
ses finalités comme allant de soi, à déguiser son agir en faire et à utiliser les institutions démo-
cratiques comme des moyens de sa stratégie. Le point de vue communicationnel développé
par Habermas (1987a) dans sa théorie de l’agir communicationnel est une tentative pour
contrecarrer l’impérialisme d’une raison qui serait d’abord instrumentale ou stratégique.

3. Lesnes (1984) distingue le mode de travail de type transmissif à orientation normative qui per-
met «une reproduction du système des rapports économiques et sociaux existants (reproduction
sociale)» ; le mode de travail de type incitatif à orientation personnelle qui permet « l’adap-
tation aux exigences de fonctionnement du système des rapports économiques et sociaux
existants (adaptation sociale)» et le mode de travail de type appropriatif centré sur l’inser-
tion sociale qui permet «la production de nouvelles formes de rapports économiques et sociaux
(production sociale)» (p. 221-222).

4. Le positivisme et le constructivisme diffèrent peut-être moins qu’on ne le pense. La métaphore
de l’ordinateur permet d’imaginer que les uns s’intéressent aux langages évolués alors que les
autres travaillent au niveau du langage machine ou du langage biologique.

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 260



Lire l’agir pédagogique: une lecture épistémologique 261

5. Par pragmatique, il ne faut pas entendre une attitude qui consisterait à privilégier les ques-
tions pratiques au détriment des questions théoriques. Bien que le mot pragmatique recouvre
des conceptions fort diverses, on sait que la pragmatique n’est pas l’étude de la syntaxe ni
celle de la sémantique, mais celle du langage en acte. Dans ce texte, le terme est employé
pour décrire une démarche qui tend à atténuer le contraste traditionnellement admis entre
dire et faire, qui ne s’autorise pas à interpréter le sens indépendamment d’un usage. Peuvent
être apparentés à ce courant de pensée Wittgenstein (1984), Austin (1970), Searle (1972),
Jacques (1979), Habermas (1987a).

6. Ce terme dont on oublie la pertinence s’oppose à celui d’élève, mais aussi à celui d’apprenant.
Un étudiant peut aussi choisir judicieusement de n’être pas apprenant dans tel et tel domaine.

7. Par effet de miroir avec la notion de sous-groupe, celle de surgroupe englobe les groupes qui
suivent des formations comparables ou apparentées.

8. On peut d’ailleurs penser que le débat entre pédagogie transmissive et appropriative est un
creuset dans lequel se reproduit la «pédagogie normale».

9. Par science, et pour s’en tenir à l’esprit de l’autoconstructivisme, il faut entendre une activité
qui n’est pas spéculative, mais expérimentale.

10. «Cette transition illustre le passage d’un paradigme dominant d’orientation béhavioriste à une
orientation cognitiviste qui cherche à analyser sur une base pluridisciplinaire, les mécanismes
internes (la boîte noire du béhaviorisme) du fonctionnement de la pensée (perception, mémoire,
représentations, résolution de problèmes, etc.)» (Carré, Moisan et Poisson, 1997, p. 27).

11. Selon la théorie courante, trois questions orientent le programme cognitiviste: Comment les
informations sont-elles filtrées? Comment les représentations se constituent-elles? Comment
sont-elles manipulées pour constituer la pensée? Plusieurs niveaux d’analyse sont identifiables,
du niveau neuronal jusqu’aux fonctions supérieures, sans qu’il y ait nécessairement continuité
entre ces niveaux d’analyse.

12. L’emploi du mot désarmé n’est pas une erreur et il s’agit bien d’un avantage. Le formateur
dialoguiste n’est pas en quête d’une identité qui le conduit à défendre la place qu’il occupe.

Abstract – This article proposes an epistemological reading of pedagogical behavior. Following
a definition of action and of – reading – the author identifies three modalities for behavior:
to explain something to somebody, to place someone in a situation which would allow a
self initiated explanation, and to explain something with another person. The author asso-
ciates a theory of knowledge and a theory of training with each of these modalities. This
exploration allows a clarification of the pedagogical debate by finding support from three
different conceptions of science and of world views. However, using another register, that
of the daily activities of trainers, the three modalities identified are viewed as social impera-
tives that one would not reasonably oppose.

Resumen – Este artículo propone una lectura del actuar pedagógico bajo un óptica epis-
temológica. Luego de haber precisado lo que él entiende por actuar y leer, el autor identifica
tres modalidades de la acción: explicar algo a alguien, colocar alguien en situación de expli-
carse algo a sí mismo, explicar algo con alguien. A cada una de estas formulaciones, el autor
asocia una teoría del conocimiento y una teoría de la formación. Este trabajo de lectura le
permite clarificar el debate pedagógico adscribiéndolo a tres concepciones diferentes de lo
científico y de su relación con el mundo. Sin embargo y dentro de una otra dimensión,
aquella de la actividad cotidiana de los docents, las tres modalidades del actuar identifi-
cadas son imperativos sociales a los cuales no corresponde razonablement oponerse.

01-26_~1  13-11-2002  15:34  Page 261



262 Revue des sciences de l’éducation

Zusammenfassung – Dieser Artikel bietet eine epistemologische Lektüre der pädago-
gischen Aktion an. Der Autor definiert zunächst, was er unter «handeln» und « lesen»
versteht und identifiziert dann drei verschiedene Handlungsmodalitäten: jemandem etwas
erklären, jemanden dazu zu bringen, dass er selbst nach einer Erklärung sucht, etwas mit
Hilfe einer anderen Person vermitteln. Jeder dieser Formeln wird eine Erkenntnistheorie
und eine Lerntheorie zugeordnet. Diese Lektüre verdeutlicht die pädagogische Grundsatz-
diskussion, denn sie stützt sich auf drei verschiedene Grundkonzepte des wissenschaft-
lichen Verstehens und des Weltverständnisses. In einem anderen Bereich, nämlich der
täglichen Arbeit der Lehrer, lassen sich die drei Grundkonzepte zugleich soziale Imperative
verstehen, die nicht gegeneinander ausgespielt werden sollten.

RÉFÉRENCES

Ardoino, J. et Berger, G. (1989). D’une évaluation en miettes à une évaluation en actes, le cas des
universités. Paris : RIRELF, Université Paris VIII.

Astolfi, J.P. (1997). Les mutations du paysage pédagogique. In J.C. Ruano-Borbalan (dir.), Éduquer
et former (p. 21-31). Dijon: Éditions sciences humaines.

Austin, J.L. (1970). Quand dire c’est faire. Paris : Seuil.
Bakhtine, M. (1977). Marxisme et philosophie du langage, essai d’application de la méthode sociologique

en linguistique. Paris : Les Éditions de Minuit.
Carré, P., Moisan, A. et Poisson, D. (1997). L’autoformation. Paris : Presses universitaires de France.
Gadamer, H.G. (1996). Le problème de la conscience historique. Paris : Seuil.
Habermas, J. (1987a). Théorie de l’agir communicationnel (2 tomes). Paris : Fayard.
Habermas, J. (1987b). Explication du concept d’activité communicationnelle. In Logique des sciences

sociales et autres essais (p. 413-446). Paris : Presses universitaires de France.
Houssaye, J. (1988). Le triangle pédagogique. Berne: Peter Lang.
Houssaye, J. (1996). Le triangle pédagogique ou comment comprendre la situation pédagogique.

In J. Houssaye (dir.), La pédagogie, une encyclopédie pour aujourd’hui (p. 13-24). Paris : ESF.
Jacques, F. (1979). Dialogiques. Paris : Presses universitaires de France.
Leclercq, G. (1996). Du paradigme transmissif au paradigme interactionniste en pédagogie. In

L’année de la recherche en sciences de l’éducation (p. 89-103). Paris: Presses universitaires de France.
Leclercq, G. (1997). La communication pédagogique, vers une pragmatique pédagogique. In J.

Houssaye (dir.), Penser l'éducation, philosophie de l'éducation et histoire des idées pédagogiques
(vol. 4, p. 93-105). Colombelles : Éditions du GREP.

Lesnes, M. (1984). Lire les pratiques de formation d’adultes. Paris : Éditions Edilig.
Meirieu, P. (1997). Les méthodes en pédagogie. In J.C. Ruano-Borbalan (dir.), Éduquer et former

(p. 101 à 116). Paris : Éditions sciences humaines.
Meirieu, P. et Develay, M. (1993). Émile, reviens vite... ils sont devenus fous. Paris : ESF.
Quéré, L. (1996). Vers une anthropologie alternative. In C. Bouchindhomme et R. Rochlitz (dir.),

Habermas, la raison, la critique (p.105-138). Paris : Cerf.
Rivière, A. (1990). La psychologie de Vygotsky. Liège : Mardaga.
Searle, J.R. (1972). Les actes du langage (traduit par H. Pauchard). Paris : Hermann.
Taylor, C. (1991). Le dépassement de l’épistémologie. In J. Poulain (dir.), Critique de la raison

phénoménologique (p.115-135). Paris : Cerf.
Vermersch, P. et Maurel, M. (1997). Pratiques de l’entretien d’explicitation. Paris : ESF.
Wittgenstein, L. (1984). Philosophical investigation. Oxford: Basil Blackwell.

01-26_~1  13-11-2002  15:35  Page 262


